Wenn Ihr nicht werdet wie die Kinder ...
Christoph Kreitz

Darmstadt, 8. September 1996

Liebe Gemeinde, (liebe Géste),

was sind die Voraussetzungen dafiir, um ins Reich Gottes zu gelangen? Diese Frage
beschaftigt viele Menschen, auch wenn sie nicht Christen in unserem Sinne sind. Was
muf3 ich tun, um vor Gott bestehen zu kénnen? Reicht es nicht, sich nach den 10 Geboten
zu richten? Oder sich an der Bergpredigt zu orientieren? Oder einfach nur zu versuchen,
ein guter Mensch zu sein? Miifite ein Gott, der vielen Menschen so fern erscheint, einen
dann nicht akzeptieren?

Auch wenn wir es hier in Deutschland nicht so deutlich wahrnehmen koénnen: die Suche
nach Gott, nach einer geistlichen Leitlinie ist fiir viele Menschen ein ernsthaftes Problem,
auf das sie oft keine zufriedenstellende Antwort finden. Und wir — haben wir eine Antwort
fiir uns gefunden? Eine Antwort nach der wir selbst leben und die wir mit Uberzeugung
weitergeben konnen?

Wie leicht machen wir, die wir uns zu Jesus Christus bekehrt haben, es eigentlich uns
selbst, das Reich Gottes schon jetzt in unserem Leben Wirklichkeit werden zu lassen?
Wie schwer machen wir es anderen, in dieses Reich hineinzukommen? Welche Anspriiche
stellen wir an einen Christen? Wieviel mufl er von der Bibel verstanden haben? Wie
linientreu miissen seine Ansichten sein? Wie sehr mufl er unseren moralischen Standards
entsprechen? Was muf er alles leisten konnen, damit wir ihn akzeptieren?

Seit Anbeginn der Geschichte haben Menschen immer wieder Gottes Willen mit ihren
eigenen Wertvorstellungen verwechselt und damit sich selbst und anderen Menschen das
Leben schwer gemacht — ja manchmal sogar den Weg zu Gott verbaut. Das war zur Zeit
Jesu mit dem Judentum nicht anders als zur Zeit Luthers mit der katholischen Kirche.
Und auch heute miissen wir Baptisten immer wieder aufpassen, dafl wir nicht unsere
Traditionen und die eigenen Moral- und Wertvorstellungen an die Stelle des Willen Gottes
stellen und damit uns selbst, unserer Gemeinde und den Menschen in unserem Umfeld
den Segen Gottes vorenthalten.

Ich will daher eine kurze Begebenheit aus dem Leben Jesu vorlesen, die zeigt, wie sehr sich
manchmal die Sichtweise Gottes von den Ansichten der Menschen unterscheidet, die ihm
nachfolgen. Sie findet sich zum Beispiel im Markusevangelium, Kapitel 10, Verse 13-16.

Da brachte man Kinder zu ihm, damit er ihnen die Hinde auflegte. Aber die Jiunger
wiesen die Leute schroff ab. Als Jesus dies sah, wurde er unwillig und sprach: “Lajst
die Kinder zu mir kommen und hindert sie nicht daran! Denn Menschen wie ihnen
gehort das Reich Gottes. Wahrlich, das sage ich Euch: Wer das Reich Gottes nicht
so annimmt wie ein Kind, der wird nicht hineinkommen.” Und er nahm die Kinder
in seine Arme, legte ihnen die Hinde auf und segnete sie.



Lasset die Kinder zu mir kommen ...

Warum, so fragt man sich, weisen die Jiinger die Kinder ab?

Kinder — und es handelte sich hierbei offensichtlich um sehr kleine Kinder — sind ja noch zu
klein um etwas zu begreifen; zu schwach, um sich aktiv fiir das Reich Gottes einzusetzen.
So etwas kann der Meister jetzt nicht gebrauchen. Das kostet nur Zeit und er hat doch
genug zu tun mit den Erwachsenen.

So oder ahnlich werden sie wohl gedacht haben und waren damit genauso gefangen in
allzu menschlichem Denken wie wir heute. Sie dachten, Jesus sei nur fiir die Grofien und
Starken gekommen, um mit ihnen das Reich Gottes in Jerusalem wieder aufzubauen. Sie
waren stolz, dazugehoren zu diirfen. Sie wufiten, wie schwer es ihnen selbst schon fiel, den
Lehren des Meisters zu folgen. Selbst fiir sie, die taglich mit Jesus zusammen waren, war
es schwer, gehorsam zu sein und in seinem Sinne zu leben. Was sollte er da mit kleinen
Kindern anfangen?

Und Jesus? Wieder einmal reagiert er vollig anders als erwartet. Statt sich bei den Jiingern
zu bedanken, dafl sie ihm den Ballast ferngehalten hatten, damit er in Ruhe predigen
konnte, wird er unwillig und weist sie in aller Offentlichkeit zurecht. Und stellt die Kinder,
die sie gerade wegschicken wollten, sogar noch als Vorbilder hin. Warum macht er das?

Nun, die Tatsache, dafl er sie in seine Arme nahm und segnete, macht deutlich, dafl es
Jesus nicht nur darum ging, einige Wesensziige von Kindern, die wir Erwachsene oft wieder
verloren haben, als besonders wichtig herauszustellen. Nein, es ist ihm auch wichtig, daf3
die menschliche Seele schon vom frithesten Kindesalter unter einem geistlichen Einfluf3
steht.

Achten wir also darauf, dafl wir unseren Kindern auf ihrem Weg zu Gott keine Hindernisse
in den Weg stellen. Achten wir darauf, dal wir ihnen — selbst wenn sie noch ganz klein
sind — immer ein gutes Beispiel sind. Wenn wir lieblos iiber andere reden, streiten und
bose Worte um uns werfen, selbstherrlich iber Gebote und Regeln uns hinwegsetzen, Stolz
und Arroganz zeigen — welche Frucht wird das wohl in unseren Kindern hervorbringen?
Achten wir darauf, dal wir unsere Kinder mit ihren Fragen und Anliegen ernst nehmen.
Wenn Kinder sich ernsthaft zu Jesus bekehren wollen — diirfen wir es ihnen verwehren,
nur weil sie noch keine 13 sind? Manche begreifen schon mit 10 Jahren, dafl sie selbst
Stinder sind und die Erlosung durch Jesus Christus benotigen, manche sogar schon mit 7
oder noch frither. Ich selbst dagegen habe bis 27 gebraucht um das zu kapieren — gibt es
etwa eine Altersgrenze, vor der man sich nicht bekehren kann?

“Laf}t die Kinder zu mir kommen und hindert sie nicht daran!” sagt Jesus ganz ausdriicklich.
Und wenn Jesus das schon wichtig ist, sollten wir nicht das Gegenteil tun.

Eine kleine theologische Anmerkung mdochte ich an dieser Stelle kurz einflechten. Es gibt
Leute, die versuchen, aus dieser Geschichte eine Berechtigung der Kinder- bzw. Sauglings-
taufe abzuleiten. Dieser Versuch steht allerdings auf einem mehr als wackeligen Boden,
denn Kindersegnung, wie sie hier stattfindet, hat mit der Glaubenstaufe nichts — aber auch
gar nichts gemeinsam. Wer also nur eine Sauglingstaufe iiber sich hat ergehen lassen, sollte
bei griindlichem Nachdenken dahinterkommen, dafl er oder sie nicht im Sinne der Bibel
getauft ist, selbst wenn die Landeskirchen diese Prozedur ungliicklicherweise als Taufe
bezeichnen. Ein Fahrrad wird ja auch nicht zum Auto, nur weil es den Namen Peugeot
tragt — oder?



Menschen wie ihnen gehort das Reich Gottes

Soweit der kleine Exkurs — zuriick zum Hauptthema.

Jesus legt nicht nur Wert darauf, dafi Kinder ungehindert zu ihm kommen kénnen, sondern
er stellt sie geradezu als Vorbild hin. “Menschen wie thnen gehort das Reich Gottes”, sagt
er und setzt sogar noch etwas darauf: “Wer das Reich Gottes nicht so annimmt wie ein
Kind, der wird nicht hineinkommen.”

Wieso sind Kinder ein Vorbild? Zahlt denn das alles nicht, was wir als Erwachsene leisten?
Wofiir mithen wir uns denn eigentlich ab? Wozu versuchen wir die Bibel zu verstehen?
Wozu kampfen wir gegen Stinde? Warum setzen wir uns ein in der Gemeinde? Ist das
alles nichts wert, was wir tun?

Ich glaube, das will Jesus mit Sicherheit nicht sagen, denn er selbst hat sich unermiidlich
fiir das Reich Gottes eingesetzt. Worum es ihm geht, ist unsere innere Haltung — sowohl
Gott als auch den Menschen gegeniiber — und um die Bewahrung einiger wertvoller We-
sensziige, die viele Menschen in der Phase ihres Erwachsen-Werdens abgelegt haben.

Diesen Punkt hat Jesus seinen Jiingern schon einige Tage frither klarzumachen versucht.
Damals — und ich zitiere aus Matthaus 18:1-4 — kamen die Junger zu thm und fragten:
“Wer ist der Grofste im Himmelreich?” Da rief er ein Kind herbei, stellte es in die Mitte
und sagte: “Wahrlich, das sage ich Euch: Wenn thr nicht umkehrt und werdet wie die
Kinder, dann konnt ihr nicht in das Himmelreich kommen. Wer so klein sein kann wie
dieses Kind — der ist im Himmelreich der Grdfste.”

Warum also sollen wir werden wie die kleinen Kinder? Was ist das Besondere an ihnen?
Ist es etwa die besondere Unschuld und Reinheit von kleinen Kindern, die wir heutzutage
so gerne betonen? Sicherlich nicht, denn kleine Kinder kénnen auch schon ganz schon
bosartig sein und die moderne romatische Verherrlichung des Kindes lag der Zeit Jesu
fern. das Trachten des Menschen ist bose von Kindheit an steht im ersten Buch Mose,
und Jesus wuflite das sehr wohl.

Was ist es also dann? Es geht Jesus um den Kontrast zum Ehrgeiz und der Eifersucht
seiner Jinger, die nur nach Gréfle, Starke und Belohnung schielen, ihr Leben immer noch
nur an ihren eigenen Fahigkeiten orientieren und sich das Reich Gottes immer noch selbst
verdienen wollen. Thnen und uns, die wir an derselben Krankheit leiden — die nun einmal
der Grundtrieb dieser Welt ist — sagt er, da} wir in das Reich Gottes nur als Kinder
Gottes einziehen konnen, die klein, schwach und hilfsbediirftig sind. Gott gegeniiber ist
jeder Versuch, Starke zu beweisen, unangebracht.

Werdet wie die Kinder

Werden wie die Kinder — was heifit das nun im einzelnen? Was konnen wir Erwachsenen
von den Kindern lernen, um schon hier auf Erden als gliickliche Kinder Gottes leben zu
konnen. Ich will vier Grundeigenschaften ansprechen, die wir uns wieder aneignen sollten.

1. Anspruchslosigkeit. Kleine Kinder sind ziemlich anspruchslos. Sie brauchen
nicht viel, um gliicklich zu sein. Sie freuen sich iiber Dinge, die man ihnen schenkt,
und stecken auch voller Wiinsche, aber sie sind mit viel weniger zufrieden als wir
Erwachsenen. Vor allem aber kénnen sie auch wieder abgeben. Kinder, besonders
kleine Kinder, schenken gerne — ohne dafiir etwas zuriickzuerwarten.

3



Wie anders sind wir Erwachsenen! Wir sind gefangen von Lohnsucht, einem eigenniitziges
Trachten nach Ersatz fiir alles, was wir geben. Wir konnen nicht schenken, ohne
dafiir etwas zuriickzuerwarten. Eine unserer groften Angste ist es, von anderen
ausgenutzt zu werden. Uns fallt es schwer, von dem, was wir haben, wieder loszu-
lassen. Es fallt uns schwer, materiell einen Schritt zuriick zu tun und auf Dinge

zu verzichten, die wir uns zuvor erlauben konnten. “Besitzstandswahrung” heift
das schreckliche Wort, das im Endeffekt die Ursache fiir die Zerstorung des sozialen
Friedens in Deutschland ist. Keiner will abgeben, keiner einen Schritt zuriickgehen —
nach Geld und Besitz streben wir alle, seit wir erwachsen sind, und es ist wahrhaftig
nicht leicht, sich von diesem Denken zu befreien.

Das, was die meisten Menschen von Gott fernhélt, ist nicht ihr Desinteresse, ist
nicht der Verfall der Moral, sind nicht die vielen Sekten oder Irrlehren in unseren
Kirchen. Nein, es ist die Habsucht, die durch den iiberméafiigen Reichtum dieses
Landes ausgelost wird. Denn Habsucht ist Gotzendienst — steht in Kolosser 3:5 —
und fithrt uns weg von Gott.

Ein gutes Beispiel hierfiir finden wir in der Bibel unmittelbar im Anschlufl an unseren
Text — und ich glaube dafl dies nicht zufallig so ist — in Markus 10:17-22:

Als sich Jesus wieder auf den Weg machte, lief ein Mann auf ihn zu, fiel vor ihm
auf die Knie und fragte thn: “Guter Meister, was muf ich tun, um das ewige Leben
zu erlangen?” Jesus antwortete: “Was nennst Du MICH gut? Niemand ist gut,
aufSer dem einen — Gott. Du kennst doch die Gebote: Du sollst nicht morden,
Du sollst nicht ehebrechen; Du sollst nicht stehlen; Du sollst nicht falsch aussagen;
Du sollst nichts vorenthalten; ehre Deinen Vater und Deine Mutter!” Er erwiderte
thm: “Meister, all diese Gebote habe ich von Jugend an befolgt.” Da sah Jesus ihn
an, gewann thn lieb und sprach: “Eins fehlt Dir noch: Geh hin, verkaufe alles, was
Du hast und gib das Geld den Armen — und Du wirst einen bleibenden Schatz im
Himmel haben. Dann komm und folge mir nach!” Als er das hérte, war der Mann
sehr betribt und ging traurig weg; denn er hatte ein sehr groffes Vermogen. Da sah
Jesus seine Junger an und sagte zu ithnen: “Wie schwer ist es fir Menschen, die
viel besitzen, in das Reich Gottes zu kommen”

Reichtum ist ein Segen Gottes, aber er fesselt uns Erwachsene auch gerne. Auch wir
Christen vergessen oft schnell, dal wir von Gott nur als Verwalter eingesetzt wurden.
Das, was wir haben, sollen wir fiir Gott sinnvoll verwalten. Wir aber konnen oft nicht
mehr davon loslassen und ertragen es nicht, wenn Gott uns diesen “Verwalterposten”
wieder nimmt, um uns eine verantwortungsvollere Aufgabe zu geben.

Unsere Anspriiche, an die wir uns im Laufe der Jahre gewohnt haben, stehen sie uns
bei unserem Leben als Christen manchmal ganz schon im Wege. Sie spalten unser
Herz und machen uns unfahig, uns ganz und gar an Gott hinzugeben. Hingabe unter
Vorbehalten aber ist keine Hingabe.

Jesus hat nicht gesagt, dafl wir arm sein miissen, um in das Reich Gottes zu kommen.
Aber er warnt vor den Gefahren des Reichtums: Menschen, die viel besitzen, haben
es deutlich schwerer als andere.

Genielen wir also, was Gott uns schenkt, aber achten wir darauf, daff uns materielle
Dinge nicht zu wichtig werden. Denn wo unser Schatz ist, da wird auch unser Herz
sein (Lukas 12:34)



2. Schwachheit und Hilfsbediirftigkeit

Dafl kleine Kinder schwach und hilfsbediirftig sind, ist fiir jeden Menschen of-
fensichtlich. Sie sind unfahig, all die Dinge zu erledigen, die ihre Eltern fiir sie
tun. Es bleibt ihnen nichts anderes iibrig, als die Hilfe ihrer Eltern als Geschenk
anzunehmen. Das wissen sie auch und deshalb versuchen sie gar nicht erst, eigene
Starke zu beweisen. Nein — sie sind offen und empfanglich fiir das, was ihre Eltern
ihnen geben. Sie sind willig, auf ihre Eltern zu héren und von ihnen zu lernen. Eine
Erziehung von Kindern wére gar nicht moglich, wenn sie diese Eigenschaft nicht
hatten.

Und wir? Wir sind ganz von uns selbst befangen. Wir denken in Kategorien wie
Starke, Selbstsicherheit, Klugheit, Leistung und moralische Vollkommenheit. Wir
wollen alles selbst machen und versuchen immer noch — obwohl wir es eigentlich
besser wissen miifiten — uns das Himmelreich zu verdienen. Denken wir nicht auch
manchmal wie der reiche junge Mann und fragen “was muf} ich tun, um das Reich
Gottes zu erlangen?” Und zahlen wir nicht ebenso vor unserem inneren Auge alles
auf, was wir geleistet haben? Jesus hat das ja nicht angezweifelt, was der Mann da
iiber sich selbst sagte — es war nur die falsche Haltung, die dahintersteckte.

Gottes Reich kann man nicht verdienen — man kann es nur empfangen, wenn man
seine eigene Schwachheit und Hilfbediirftigkeit anerkennt und sich von ihm beschenken
laBt. Wenn man sich ihm gegeniiber wirklich als kleines und unfahiges Kind begreift.
Das ist, was Gott unter Demut versteht und das genau ist die Voraussetzung, um
in das Reich Gottes zu gelangen.

Also — lait uns versuchen, vom Leistungsdenken loszulassen und gegeniiber Gott und
auch gegeniiber unseren Geschwistern im Herrn unsere Schwache und Hilflosigkeit
zuzugeben. Wir brauchen nicht immer so dazustehen, als ob wir alles alleine schaffen
wiirden. Wir kénnen ruhig auch einmal zugeben, dafl wir nicht mehr weiterwissen —
selbst wenn wir “ganz oben” in der Gemeinde stehen. Erst dann werden wir fahig, die
Geschenke Gottes, die er uns oft iiber unsere Geschwister reicht, auch anzunehmen.

Ich weifl — hierzu mufl so manches Mifltrauen erst tiberwunden werden und fiir
viele, die im Arbeitsleben stehen, ist dies ein schier unmoglicher Spagat. Die Welt
verlangt von uns Stérke, Selbstsicherheit, und Leistung. Ohne dies scheint man nicht
vorwartszukommen. Gott gegeniiber aber sind diese Denkweisen fehl am Platz. Was
sollen wir also tun? Ich habe hierfiir keine Patentlosung, aber eines weifl ich — eine
gespaltene Personlichkeit kann ich mir nicht erlauben und ich zeige lieber in der Welt
ein paar von den Eigenschaften, die Gott gegeniiber angebracht sind, als umgekehrt.

3. Ein tiefes Bediirfnis nach Liebe.

Kinder konnen ohne Liebe nicht leben. Wie oft kommen Kinder zu ihren Eltern
und sagen ihnen, daf sie sie lieb haben? Wie oft fragen sie danach: “Hast Du mich
lieb?”. Gerade dann, wenn es einmal einen kleinen Streit gegeben hat, kommen sie
nach einer Weile an und mochten wissen, ob ihre Eltern ihnen noch bose sind. Wie
wichtig ist es fiir sie zu wissen, dafl ihre Mutter und ihr Vater sie wieder lieb hat.
Das geht ihnen tiber alles — sie miissen lieben und freuen sich iiber Liebe. Das macht
ihr Leben so schon und sorglos, denn Liebe ist eine der wichtigsten Quellen ihres
Lebens.



Und wir Erwachsenen? Wie oft vergallen wir uns selbst und anderen unser Leben
durch Lieblosigkeit, Harte, Schroffheit und vor allem durch Hochmut und Standes-
geist. Wir streben nach Grofle und Anerkennung durch Leuten, die tiber uns stehen
oder uns etwas nutzen konnen. Mit Personen, die in irgendeinem Sinne unter uns
stehen — sei es durch Rang, gesellschaftliche Schicht, Einflu}; Besitz, Bildung, Ausse-
hen oder Geschmack — wollen wir oft nichts zu tun haben. Kleine Kinder kennen ein
solches Denken nicht. Kinder von Arzten und Arbeitern, armen und reichen Leuten
spielen auf der Strafle zusammen, als ob sie Geschwister waren. Erst wenn sie alter
werden, beginnt sich unser Erwachsenendenken in ihnen durchzusetzen.

Aber mal ehrlich: tut uns Anerkennung von Leuten, die unter uns stehen, nicht auch
gut — auch wenn wir, wie man manchmal so sagt, uns dafiir nichts kaufen konnen?
Macht eine offen und ehrlich ausgedriickte Zuneigung das Leben nicht auch fiir uns
Erwachsene um vieles angenehmer? Bekommen wir nicht dadurch auch viel Kraft,
so manche andere Harte des Lebens leichter zu ertragen?

Also, lafit uns versuchen, Stolz, Vorurteile, Kritiksucht, Richtgeist und Harte wieder
abzulegen und aufeinander unbefangen, offen und ehrlich, vor allem aber mit echter
Liebe zuzugehen, als ob wir wirklich Geschwister wiren. Was glaubt ihr, was das
fiir eine Bereicherung fiir unser aller Leben wird!

. Bedingungsloses Vertrauen

Kinder vertrauen ihren Eltern vollig. Wenn ihr Vater Ihnen etwas gesagt hat, dann
ist es fiir sie unumstoBliche Wahrheit. Sie machen sich dann keine Sorgen darum,
ob das auch wirklich eintritt. Nein — sie glauben fest daran.

Deshalb miissen Eltern darauf achten, dafl dieses kindliche Vertrauen nicht durch
voreilige Versprechungen zerstort wird, die sie spater nicht einhalten konnen. Denn
das Vertrauen in Gott hangt in einem hohen Mafle davon ab, inwieweit ein Kind
seinen Eltern vertrauen konnte.

Was kindliches Vertrauen wirklich bedeutet, mochte ich an einer kleinen Begebenheit
illustrieren.  Als im letzten Jahrhundert in England eine groffe Diirre das Land
heimsuchte, wurde in einer Kirchengemeinde eine Gebetsstunde angesetzt, um fir
Regen zu beten. Ein Kind, das auch davon gehort hatte, nahm daran teil und kam mat
einem Regenschirm zur Kapelle. Als man es ldchelnd fragte, was es denn mit dem
Schirm wolle, fragte es erstaunt: “Soll hier denn nicht um Regen gebetet werden”.

Ach wie siff und naiv, werden die meisten denken, wenn sie diese Aussage des
Kindes horen. Denn als gut erzogene Baptisten wissen wir natiirlich, dafl Gott sich
nicht drangeln 1at und dafl man das mit der unmittelbaren Gebetserhérung nicht
so wortlich nehmen darf. Gott wird uns schon erhoren, aber erst zu seiner Zeit und
das ist bestimmt nicht jetzt.

Dies genau aber ist typisches Erwachsenendenken. Wir glauben, wir miifiten unser
Schicksal selbst in die Hand nehmen. Wir sehen Gott als unseren Vater an, denken
aber eher an den Erzieher und Lehrer, der uns beibringen will, wie wir uns selbst
durchs Leben schlagen konnen. So viel Vertrauen in ihn, daf§ er uns in der Stunde
der Not nicht lange warten 1at, haben nur wenige von uns. Man erkennt es daran,
dal wir uns trotz intensiven Gebets immer eine Hintertiire offenhalten und immer
den Fall einkalkulieren, daf§ Gott nicht reagiert. Eine bedingungslose Hingabe, die

6



auch einmal ein Risiko eingeht, das wir selbst nicht mehr iiberschauen, wird dadurch
praktisch unmoglich. Ungehindertes Vertrauen aber ist notwendig fiir einen gesunde
Beziehung zu Gott. Oder setzt Thr Euch etwa gerne fiir Leute ein, die Euch zeigen,
daB sie Euch nicht vertrauen?

Kleine Kinder sind da anders als wir. Ihr Vertrauen darin, dafl ihr Vater es gut mit
ihnen meint, ist ungeheuchelt und sie machen sich keine Gedanken dariiber, was
ware, wenn er sie im Stich lassen wiirde. Fiir sie ist es ganz selbstverstandlich, daf3
er alles fiir sie tut, was sie brauchen. Ubrz'gens, wahrend des Gebetstreffens, von
dem ich eben erzahlt habe, soll es tatsdachlich begonnen haben zu regnen.

Also, lait uns versuchen, wieder ein ungebrochenes Vertrauen in Gott zu erlangen.
Das kann man lernen, auch wenn man es — aus welchem Grund auch immer —
fast schon verloren hat. Kleine Schritte in Situationen, bei denen ein Vertrauen in
Gott ein gewisses Risiko in sich birgt — Vergebung iiben; zu Gottes Gebot stehen,
auch wenn dies einen Verlust bringen kénnte; eine Aufgabe iibernehmen, in der ich
gebraucht werde — all dies bringt uns ein Stiickchen vorwarts und naher zu dem
Vertrauen, das unser Leben schoner und sorgloser werden lafit.

LaBt mich kurz zusammenfassen. Um wieder so zu werden wie die Kinder, die uns Jesus
als Vorbild hingestellt hat, miissen wir nichts anderes tun, als unsere kindliche Kleinheit
Gott gegeniiber anzuerkennen. Es geht dabei um innere Haltungen und Einstellungen,
die wir uns wieder angewohnen miissen, wenn wir sie verlernt haben: ein anspruchsloseres
Denken; ein Akzeptieren unserer Schwachheit und Hilfsbediirftigkeit gekoppelt mit der
Bereitschaft, uns von Gott beschenken zu lassen; eine stiarkere Orientierung an unserem
meist tief vergrabenen Bediirfnis nach Liebe; und schliellich ein bedingungsloses Ver-
trauen in Gottes Versprechungen.

All dies konnen wir lernen und einiiben, wenn wir es wirklich vornehmen. Alles, was wir
dazu tun miissen, ist eine bewufite Entscheidung vorzunehmen. “Ich will wieder so werden
wie ein Kind — um als Kind Gottes leben zu kénnen. Ich will meine Hilfsbediirftigkeit
akzeptieren, ich will mich beschenken lassen, ich will ein kindliches Vertrauen lernen”
und so weiter. Mit einem solchen Entschlufl fangt alles an — den Rest kénnen wir uns
schrittweise von Gott schenken lassen, denn sonst ware es ja wieder unsere eigene Kraft.

LaBt uns also versuchen, wieder ein wenig mehr werden wie die Kinder und schwacher,
naiver, und vertrauensvoller zu werden.

Wollen wir das?

Dann lafit uns heute noch damit anfangen. Und wir werden sehen, dafl wir hier auf Erden
ein wenig mehr vom Himmelreich erleben als bisher.

AMEN

Segen

Der Herr segne Dich und behiite Dich. Der Herr lasse sein Angesicht tiber Dich leuchten
und sei Dir gnddig. Der Herr wende sein Angesicht Dir zu und schenke Dir Frieden.

AMEN



